
I. СТАТЬИ 

 

198

Г.И. ЗВЕРЕВА  

ЗНАНИЕ О КУЛЬТУРЕ В ВЫСШЕЙ ШКОЛЕ 
СОВРЕМЕННОЙ РОССИИ 

 
1. Современная социокультурная ситуация в России  

и «точки роста» в образовательной практике высшей школы 
 
В последнее десятилетие ХХ в. в мире произошли важные 

сущностные сдвиги в научной культуре, которые содействовали 
формированию новых представлений о профессионализме, его ро-
ли и месте в гражданском обществе. В этот же период в российской 
социокультурной жизни открылись богатые потенциальные воз-
можности для самореализации творческой личности. В познава-
тельной работе интеллектуалов-гуманитариев они выражают себя в 
свободном выборе теории, исследовательских подходов и методи-
ческих процедур, языка объяснения и описания. 

Однако сегодня в России для гуманитариев существует опре-
деленный разрыв между самими возможностями и их воплощени-
ем. Он обусловлен как факторами жесткой конкуренции на рынке 
интеллектуального труда в сложных экономических и социальных 
условиях, так и наличием «ментальной» цензуры, соблазном ис-
пользования клише и проторенных путей в познании, трудностями 
личностного самоопределения в профессии. 

Это состояние разрыва между возможностями-ожиданиями и 
культурными реальностями современного бытия внешне нередко 
выглядит как кризис идентичности, поколенческий сбой, идейный 
кризис, мировоззренческий анархизм. Зачастую в российском об-
ществе такое состояние переводится в критику новых идейных ус-
тановок, сопрягается с агрессивным конструированием негативных 



Знание о культуре в высшей школе современной России 

 

199

фантомов, против которых следует «бороться», – Запад, постмо-
дернизм и пр. 

В то же время в России все заметнее обнаруживает себя про-
цесс формирования элементов гражданского общества. Этот про-
цесс выражается, в частности, в распространении гуманитарных 
принципов организации современного вузовского образования, в 
сближении интеллектуальных установок российской системы обра-
зования с мировой практикой высшей школы, в создании учебной 
литературы нового поколения, издательских программах перевод-
ной научной литературы и пр. 

Важной чертой современной высшей школы становится 
осознанная ориентация студентов на самореализацию личности в 
образовательном процессе. В настоящее время их требования к об-
разованию достаточно высоки и осмысленны. 

Студентов 90-х годов отличают заметный рост критической 
саморефлексии, острая потребность в выработке «другого» само-
сознания (индивидуального, группового). Студенты все более соз-
нают себя не пассивными объектами обучения, а творческими лич-
ностями, которые стремятся к самостоятельному освоению мира. 

Эти умонастроения молодежи находят поддержку в новых 
образовательных программах, которые предлагаются специализи-
рованными школами (гуманитарными, естественно-научными), 
высшими учебными заведениями – государственными и негосудар-
ственными. В таких программах акцент образования сделан на 
принцип «как учиться» (традиционный принцип «что учить» ото-
двигается на второй план), т.е. не на готовое «знание», а на «узна-
вание» (способы порождения и репрезентации знания, организации 
его в открытые многомерные системы – подвижные, релятивные, 
культурно-исторически обусловленные). Примером могут служить 
российские «летние школы» молодых ученых (при поддержке раз-
личных фондов), межрегиональные постоянно действующие науч-
ные и творческие семинары молодых профессионалов («невидимые 
колледжи» профессионального общения). 

 



I. СТАТЬИ 

 

200

2. Проблемы поликультурного образования  
в современной высшей школе 

 
В общем процессе сущностного обновления академической 

стратегии и практики в последние годы важное место приобретают 
принципы поликультурного образования. Понятие поликультурно-
го образования по своему происхождению связано с определенной 
социально-гуманитарной концепцией обучения в средней и высшей 
школе, которая сложилась в западном обществе в последней трети 
ХХ в. 

Процессы деколонизации в современном мире, сопровож-
давшиеся усилением взаимовлияния незападных культур и новоев-
ропейской культуры, обусловили формирование общего интеллек-
туального пространства постколониального дискурса (постколо-
ниальной теории и методологии), что сказалось на целевых уста-
новках и содержании образовательных программ в странах Запада. 
В тот же период под воздействием феминизма важными компонен-
тами программ в высшей и средней школе стали теория, методоло-
гия и прикладные аспекты изучения тендерных проблем общества. 

На протяжении последних 30 лет в колледжах, политехничес-
ких институтах и университетах Западной Европы и США осуществ-
лялись различные мультикультурные образовательные программы, 
общим основанием которых стали концепции межэтнического и 
межконфессионального общения, свободного от расовых, национали-
стических, европоцентристских и других предрассудков и стереоти-
пов, сложившихся в общественном сознании. В конце 80–90-х годов 
существенные элементы мультикультурного обучения вошли в 
университетское образование ряда стран Центральной и Восточной 
Европы. 

Нет необходимости доказывать значимость постановки в об-
разовательной системе постсоветской России таких содержатель-
ных программ обучения, которые не только бы учитывали новую 
геополитическую и социально-культурную ситуацию, но и содей-
ствовали разрешению современных проблем этнокультурной иден-
тичности, формированию принципов толерантности и многонорма-
тивности истины, свойственных обществам открытого типа. 

Тем не менее в российском среднем и высшем образовании 
эти идеи в значительной мере остаются пока благими пожеланиями 



Знание о культуре в высшей школе современной России 

 

201

интеллектуалов-гуманитариев. Гораздо более отчетливо в послед-
ние годы заявила о себе другая тенденция, которая выражается в 
моделировании этнокультурного образования. Попытки конструи-
рования этой модели в средней и высшей школе (создание замкну-
тых образовательных систем, ориентированных на «выживание» 
малой этнической группы в инокультурной среде) во многом свя-
заны с процессами регионализации современного российского го-
сударства, с поисками новой идентичности этнокультурных общ-
ностей в условиях постсоветского пространства. 

По всей видимости, возможности становления поликультур-
ного образования в России напрямую связаны с успехом общих 
демократических преобразований в стране и постепенным измене-
нием содержания некоторых укоренившихся коллективных пред-
ставлений (например, преодолением бытового расизма и антисеми-
тизма). 

Для российской высшей школы представляется актуальным 
расширенное понимание сущности и целей поликультурного обра-
зования. На наш взгляд, модель поликультурного образования мо-
жет строиться на соединении воедино разных и вместе с тем тесно 
связанных друг с другом принципов, за которыми просматривают-
ся определенные «измерения» современной социальной и культур-
ной жизни. 

Познавательное измерение поликультурности включает в се-
бя осознание изменчивости и относительности (конвенционально-
сти) теорий знания о культурах, моделей культуры и культурных 
форм, языков описания и самоописания культур. Преодоление од-
номерного представления о иерархическом строении научного зна-
ния, отказ от жесткого моноцентризма в построении теории, сво-
бодный выбор методов изучения предмета, наконец, оправдание 
эклектики в познавательных процедурах и в наррации – все это по-
зволяет формировать мировоззренческие основания поликультур-
ной образованности. 

Историческое измерение поликультурности предполагает ис-
пользование принципа историчности в представлении культурных 
феноменов (генезис, осуществление, трансформация), который от-
крывает возможности взаимодействия и трансляции культур. 



I. СТАТЬИ 

 

202

Антропологическое измерение поликультурности содейству-
ет пониманию культуры «другого», осознанию принципа культур-
ного различия как различения. 

Социальное измерение выражает себя в признании множест-
венности социально-культурных дискурсивных практик и возмож-
ности их одновременного самоосуществления в рамках единого 
общества. Речь идет о необходимости преодоления монопольного 
положения в обществе «доминирующей» культуры средствами пе-
реопределения культурных конструктов (культурной идентично-
сти), ухода от насильственного ассимиляторства и патернализма в 
межкультурных отношениях, в конечном счете – от практики «со-
циально-культурного империализма». 

Этическое измерение реализуется посредством утверждения 
принципа толерантности, формирования личной и социальной от-
ветственности за жизнь разных культур, форм их бытования, со-
хранение культурного наследия. 

Эстетическое измерение выражает себя через представление 
культуры как текста, текстуальные стратегии с присущими им вер-
бальным, изобразительным, виртуальным и прочими рядами. Такое 
понимание создает многообразные возможности форм культурного 
анализа. 

Трудности практической реализации модели поликультурно-
го образования в российской высшей школе обусловлены многооб-
разными «внешними» и «имманентными» факторами, которые раз-
нонаправленно воздействуют на систему подготовки студентов. 

Так, в преподавательской среде по-прежнему обнаруживают 
себя недостаточное знание и владение психологическими и техноло-
гическими аспектами современного образовательного процесса. За-
метны незнакомство преподавателей с соответствующим опытом 
западной высшей школы, отсутствие в России профессионально вы-
полненной учебно-методической литературы по этой проблематике. 

Пока определенным стимулом для формирования основ по-
ликультурного образования в университете является постановка 
специализаций и специальных курсов и семинаров, в которых учи-
тывается феномен поликультурности современного мира. В этой 
связи особое значение приобретает постановка и реализация в раз-
личных профессионально-образовательных программах базовых 
курсов по культурологии. 



Знание о культуре в высшей школе современной России 

 

203

3. Культурология в системе академического  
знания о культуре 

 
В последние годы в структуре российского образования мно-

гообразными способами утверждает себя знание о культуре. Оно 
представлено практически во всех гуманитарных и социальных 
дисциплинах, особым образом выражено в естественно-научной 
сфере и в междисциплинарных областях. 

Профессиональное исследование проблематики теории и ис-
тории культуры и ее изучение в пределах образовательных про-
грамм уже вышли из маргинального по отношению к «нормаль-
ной» отечественной науке положения (в котором они пребывали в 
течение многих десятилетий) и, более того, стремятся взять некий 
реванш, претендуют в известном смысле на приоритетность разра-
боток в философии, социологии, истории, филологии и пр. 

В этой связи интересно обратиться к рассмотрению способов 
репрезентации культурологии в российской высшей школе и спе-
цифики ее восприятия в профессиональной академической сфере. 
Речь идет о проблеме представимости знания о культуре в отдель-
ных дисциплинах (его образе, представлении не только концепту-
альными, но и нарративными средствами, т.е. посредством выбора 
языка, речевых конструкций, стилистики письма), а также о про-
блеме восприятия знания читателем, слушателем (интерпретации 
текстов знания, включая и тексты профессионально-образова-
тельных программ). 

На рубеже 80–90-х годов в высшую школу России вошло но-
вое слово – «культурология», которое закрепилось не только в ка-
честве базовой учебной дисциплины, но и в виде особых профес-
сионально-образовательных программ подготовки студентов. 

Заданная культурологии нормативность и в то же время 
аморфность ее предметной области первоначально вызвали недо-
верчивое, если не отрицательное, отношение со стороны тех не-
многих академических профессионалов, кто вне зависимости от 
господствовавших идеологических установок занимался «чистым» 
исследованием проблем теории и истории культуры. 

В лучшем случае культурология рассматривалась ими как 
поле познавательной неопределенности, в худшем – как прибежи-
ще для обществоведов, утративших возможность «развивать» на-



I. СТАТЬИ 

 

204

учный коммунизм, марксистско-ленинскую эстетику и некоторые 
другие в недавнем прошлом привилегированные дисциплины. Рас-
пространению последнего суждения способствовали преобразова-
ние многих вузовских обществоведческих кафедр в кафедры куль-
турологии и создание государственных краткосрочных курсов 
переподготовки преподавателей-обществоведов в культурологов.  

Многие интеллектуалы связывали рождение этой дисциплины 
со стремлением власти использовать нововведение для преодоления 
мировоззренческого кризиса, в котором оказалось постсоветское 
российское общество. Формирование культурологии выражало так-
же процесс осознания гуманитариями необходимости качественного 
обновления теоретических и методологических ориентаций и в то же 
время потребность обществоведов найти приемлемые формы соци-
ально-культурной адаптации к меняющейся жизни. 

Интенсивный на первых порах приток в вузовскую и академи-
ческую культурологию кадров, представлявших некогда официоз-
ные дисциплины, отнюдь не содействовал преодолению расплывча-
тости предмета культурологии и большей определенности ее 
понятийно-терминологического аппарата. Более того, по мере само-
определения этой дисциплины в ней обнаруживались знакомые эле-
менты системной ригидности и тяжеловесная моносемантика «со-
циологизирующего» языка традиционного обществоведения. 

Сравнительная легкость освоения обществоведением пред-
метных границ и проблемных полей дисциплины «культурология» 
обусловливалась прежде всего тем, что в структуре гуманитарно-
социального знания советской России изучение истории культуры 
неизменно включалось в проблематику истории общества (занимая 
в ней окраинное положение), а теория культуры была неотъемле-
мой частью «мировоззренческих» дисциплин. 

Немаловажную роль играло и то обстоятельство, что в тече-
ние десятков лет существовал отрыв богатой отечественной интел-
лектуальной традиции и современной исследовательской практики 
высоких академических профессионалов от «нормативной» теории 
и истории культуры. 

Следует также отметить и тенденцию к самоизоляции фор-
мировавшейся дисциплины от познавательных подходов и языка, 
используемого в мировом гуманитарном знании второй половины 
XX в. Глухие отсылки к текстам европейских классиков культуро-



Знание о культуре в высшей школе современной России 

 

205

логии и реверансы в адрес новых зарубежных имен не могли 
скрыть глубинного неприятия обществоведческой мыслью «дру-
гой» исследовательской культуры и нежелания выйти из круга зна-
комых смыслов. 

Своеобразный «перевод» зарубежных концепций на привыч-
ный лад, как и включение в канву рассуждений ранее неизвестных 
фамилий, мало что меняли в традиционном жанре обществоведче-
ско-культурологических работ первых лет существования новой 
дисциплины. 

Острые дискуссии в вузах, академических кругах, структурах 
управления высшей школой о содержании культурологии как 
учебной дисциплины и области знания, ее месте в системе высшего 
образования (гуманитарного, естественно-научного, инженерного) 
проходили на фоне реформирования всего российского образова-
ния в тесной связи с сущностным переосмыслением мирового и 
отечественного социокультурного опыта, осознанием принципи-
альной новизны складывающейся в стране ситуации. 

По мере того как проблемы формирования культурологии в 
России стали увязываться с общим направлением интеллектуаль-
ных поисков, ведущихся в современном мире, возникали ощуще-
ние коллективного сознательного «созидания» культурологии, по-
требность в преодолении разобщенности гуманитарного знания. 

Неизменно привлекательная для новоевропейской культуры 
идея синтеза приобрела в конце XX в. новые формы. Пересмотр 
оснований классификации наук, традиционных принципов иерар-
хичности строения научного знания и его системности сопровож-
дался рождением иного образа гуманитарного знания – полицент-
ричного, основанного на свободном выборе теории, методов иссле-
дования, языков и жанров дискурса. 

Мысль о необходимости преодоления жестких оппозиций и 
абсолютных значений в общении сопрягалась с идеей формирова-
ния целостного знания о культуре на пересечении разных областей 
социально-гуманитарного знания. Эта тенденция согласовывалась 
с утверждением идеи планетарного сознания, возрастанием общей 
ответственности за происходящее на Земле. В то же время стрем-
ление интеллектуалов переосмыслить на рубеже XXI в. культур-
ную историю человечества побуждало их вновь возвращаться к 
опыту античности и восточных традиционных обществ, к нравст-



I. СТАТЬИ 

 

206

венным исканиям человека в средневековом христианском мире и в 
мире Ренессанса, гуманитарным ценностям нового европейского 
сознания, стремиться к постижению общих и специфических черт 
«своей» и «чужой» культур. 

Признаки новой саморефлексии опосредованно проявились и в 
современной философии вузовского образования России, в ее взаимо-
связях с фундаментальными исследованиями и социокультурной 
практикой. Перемены, происходившие в самосознании гуманитариев, 
содействовали изменению отношения общества к содержанию и 
структуре профессионально-образовательных программ высшей 
школы, новациям в обучении, усвоению зарубежного вузовского 
опыта. 

Это сказалось и на положении дисциплины «культурология». 
Отрыв высокого знания от образования в области истории и теории 
культуры преодолевался по мере привлечения в вузы крупных ака-
демических ученых-исследователей, организации совместных на-
учно-образовательных программ и творческих объединений. Эта 
тенденция выражала себя и в повышении профессионального 
уровня кадрового состава ведущих вузовских кафедр культуроло-
гии, теории и истории культуры, освоении ими современной фило-
софии гуманитарного образования. Важным фактором в качествен-
ном преобразовании сообщества культурологов стали ежегодные 
национальные и региональные школы молодых гуманитариев Рос-
сии, проводимые при содействии российских и зарубежных фон-
дов. Наконец, в последнее время при финансовой поддержке ряда 
фондов в России начали появляться книги – антологии, хрестома-
тии, монографии, – в большой мере учитывающие новые подходы 
к знанию о культуре. 

Отсутствие дисциплины с таким названием в зарубежном об-
разовании и, более того, в общепринятой классификации наук все 
меньше смущало умы российских интеллектуалов. Наоборот, во 
многом именно последнее обстоятельство стимулировало деятель-
ный поиск аналогов в новоевропейском знании. 

Различия в базовом образовании профессионалов, прихо-
дивших в культурологию из разных областей знания, сообщало но-
вой дисциплине многомерность, объемность видения ее предмета. 
В рассуждениях гуманитариев, избравших культурологию своей 
профессией, зазвучала мысль о том, что эта дисциплина выглядит 



Знание о культуре в высшей школе современной России 

 

207

как привлекательный этический идеал гуманитарного знания, как 
своеобразный духовный поиск, путь к самим себе. 

Вузовские культурологи все более обнаруживали готовность 
к выработке нового языка общения, к формированию «своей собст-
венной» субкультуры в рамках современного гуманитарного зна-
ния. Однако в повседневной работе они испытывали серьезные 
трудности, связанные с отбором научной и учебной литературы для 
подготовки лекционных курсов и семинаров по своему предмету. 
Как это ни парадоксально, но сложности такого рода в значитель-
ной мере обусловливались возросшим потоком изданий по про-
блематике истории и теории культуры. 

 
4. Информационная среда академической культурологии 

 
Образовавшийся за последние два-три года огромный корпус 

переведенных на русский язык классических работ европейских и 
неевропейских авторов, многократное переиздание трудов россий-
ских мыслителей и ученых-гуманитариев ХVIII–ХХ вв., увеличе-
ние числа высокопрофессиональных альманахов и журналов 
(«Одиссей», «Мировое древо», «Логос», «Путь», «Казус», «Ком-
ментарии», «Дискурс» и др.) – все это, в сочетании с появлением 
десятков учебников и учебных пособий, в названиях которых ак-
туализировались слова «культура» или «культурология», вызывало 
у культурологов-практиков высшей школы ощущение информаци-
онной перегрузки. Но такое количество информации, казавшееся 
избыточным, отнюдь не всегда содействовало ориентации в пред-
мете, более того, нередко осложняло его понимание. 

Попробуем пройти по этому «информационному полю» с 
намерением обнаружить значимые вехи для преподавания обще-
профессиональных дисциплин культурологического цикла. Не бу-
дем специально рассматривать новые издания трудов отечествен-
ных и зарубежных гуманитариев, которые составляют «золотой 
фонд» современного знания о культуре (С. Аверинцев, Л. Баткин, 
М. Бахтин, А. Гуревич, Г. Кнабе, А. Лосев, Ю. Лотман, Е. Меле-
тинский, Б. Успенский, Р. Барт, Ф. Бродель, М. Вебер, Ж. ле Гофф, 
К. Леви-Строс, Б. Малиновский, З. Фрейд, М. Фуко, К. Юнг и др.). 

Остановимся на «практичных» изданиях 90-х годов, непо-
средственно адресованных высшей школе, гуманитарным лицеям и 



I. СТАТЬИ 

 

208

гимназиям. Критериями отбора будут служить возможности ис-
пользования этих книг в академических образовательных програм-
мах при изучении учебных курсов по теории и истории культуры. 

К первой группе можно отнести публикации источников по 
культурологической проблематике. Это, прежде всего, – труды 
мыслителей Нового и Новейшего времени, которые представлены в 
продолжающейся серии «Лики культуры» (главный редактор проекта 
и составитель – С. Левит). Это 15-томное издание, подготовленное 
при поддержке фонда «Культурная инициатива» и института «От-
крытое общество», предназначено непосредственно для преподава-
телей и студентов, изучающих культуру. В двух томах («Культуро-
логия. XX век. Антология» и альманах «Лики культуры») содержится 
репрезентативная подборка работ ведущих зарубежных и отечест-
венных философов, историков, социологов, теологов, религиоведов, 
лингвистов, филологов по проблемам культуры: труды О. Шпенглера, 
Г. Риккерта, В. Дильтея, Э. Кассирера, Э. Гуссерля, Т. Лессинга, 
М. Бубера, С. Булгакова, Ф. Зелинского, Вяч. Иванова, С. Аверин-
цева и др. В серию включены в основном не переводившиеся ранее 
на русский язык работы М. Вебера, В. Виндельбанда, Г. Зиммеля, 
Г. Вёльфлина, Я. Буркхардта, К. Манхейма, Э. Трёльча, Э. Фромма, 
Р. Бенедикт, К. Хорни, Х.Р. Нибура, П. Тиллиха, которые составляют 
отдельные тома издания. В серии представлены также труды некото-
рых известных российских ученых (например Г. Померанца). 

Книги серии «Лики культуры» рассчитаны на читателя, кото-
рый подготовлен к восприятию сложных, насыщенных смыслами 
текстов, способен ориентироваться в мире культурных реалий, вы-
раженных в этих текстах, знаком с культурно-историческим кон-
текстом. Эти источники, несомненно, могут быть полезны препо-
давателям при разработке проблематики философии и социологии 
культуры, теории культуры, истории культурологии. В гуманитар-
ных вузах такие книги становятся важной, неотъемлемой частью 
преподавательской работы в студенческих семинарах. 

В эту же группу могут быть включены хрестоматии и анто-
логии по отдельным областям гуманитарного знания, которые по 
характеру и смыслу собранных в них источников таковы, что спо-
собны существенно расширить представления о мировой культуре 



Знание о культуре в высшей школе современной России 

 

209

и ее феноменах. К ним относятся превосходно выполненные в 
профессиональном отношении хрестоматии и антологии1. В таких 
книгах содержатся подборки текстов, которые позволяют препода-
вателю более ясно определить границы понимания своего предме-
та, заметно обновить лексикон, увидеть возможности постановки 
новых проблем в лекционных курсах по истории и теории культу-
ры. Сборники текстов вполне можно использовать для организации 
проблемных студенческих семинаров по теории, методологии, ис-
тории культуры. 

Вторую большую группу литературы по культурологической 
проблематике образуют учебники и учебные пособия. Значитель-
ная их часть в заглавии содержит название дисциплины и предна-
значена для ее освоения в вузах2. 

Следует отметить, что, несмотря на идентичность заглавий и, 
казалось бы, предзаданные сходство и лапидарность содержания, 
эти работы заметно отличаются друг от друга языком, подходами к 
пониманию культурологии как области знания и академической 
дисциплины, постановкой проблем, которые представляются авто-
рам приоритетными, наконец, методическим оснащением (кон-
трольные вопросы и задания, перечни рекомендуемой литературы, 
извлечения из источников в приложениях, разработки семинарских 
занятий и пр.). 

Не секрет, что в отечественной учебной литературе по раз-
ным областям гуманитарного знания до сих пор преобладают кон-
цепции, которые строятся на социально-исторической (материали-

                                           
1 Современная философия науки / Сост. А.А. Печенкин. – М., 1994; В по-

исках своего пути: Россия между Европой и Азией / Сост. Н.Г. Федоровский. – М., 
1994; Философия истории / Сост. Ю.А. Кимелев. – М., 1994; Антология педагоги-
ческой мысли христианского Средневековья / Сост. В.Г. Безрогов, О.И. Варьяш 
и др. – М., 1994; Антология французского сюрреализма, 20-е годы / Сост. 
С.А. Исаев и Е.Д. Гальцова. – М., 1994; Сравнительное изучение цивилизаций: 
Хрестоматия / Сост. Б.С. Ерасов. – М., 1998. 

2 Назовем лишь несколько учебных изданий: Розин В.М. Введение в куль-
турологию. – М., 1994; Мамонтов С.П. Основы культурологии. – М., 1994; Соко-
лов Э.В. Культурология. Очерк теорий культуры. – М., 1994; Гуревич П.С. Куль-
турология. – М., 1996; Культурология / Под ред. Г.В. Драча. – Ростов-на-Дону, 
1997; Белик А.А. Культурология. Антропологические теории культур. – М., 1998; 
Культурология / Под ред. Н.Г. Багдасарьян. – М., 1998. 



I. СТАТЬИ 

 

210

стической по сути) теории и деятельностном подходе к изучению 
человека и общества. В полной мере это относится к учебным по-
собиям и учебникам по культурологии. Тем не менее среди пере-
численных выше работ можно найти книги, в которых в спокойной 
академической манере не только излагаются теории и подходы, 
применяемые в новоевропейском гуманитарном знании, но и отме-
чаются возможности и пределы их использования (например, в 
книге Э.В. Соколова и в учебном пособии Ростовского государст-
венного университета). 

Знакомство с «другой» культурой мышления и ее легитимиза-
ция в отечественной интеллектуальной практике меняют облик учеб-
ной литературы последних лет и ценностные ориентации ее авторов. 
В то же время язык этой литературы по-прежнему во многом обу-
словливается традиционной приверженностью «наивному реализму» 
и «натурализму» и в большой степени остается зависимым от общест-
воведения. Попытки преодолеть власть этой языковой (традиционной 
профессиональной) нормы заметны в ряде учебных пособий, назван-
ных выше. Однако это дается нелегко. Между тем многих преподава-
телей и студентов отвращает от ряда учебных изданий прежде всего 
сухой, «усредненный», наукообразный язык. Для них он стал своеоб-
разным индикатором, позволяющим обнаружить схематизм, баналь-
ности, концептуальную жесткость текста. 

К учебной литературе относятся также работы, посвященные 
отдельным областям и разделам культурологии. В их числе книги, 
содержащие интерпретации основных проблем теории и истории 
мировой культуры1; учебные пособия по философии культуры2; 
работы по социологии культуры3, морфологии культуры4, социаль-

                                           
1 Полищук В.И. Мировая и отечественная культура. – Екатеринбург, 1993; 

Культура: теории и проблемы / Под ред. Т.Ф. Кузнецовой. – М., 1995; Очерки 
истории мировой культуры / Отв. ред. Т.Ф. Кузнецова. – М., 1997; История миро-
вой культуры. Наследие Запада / Под ред. С.Д. Серебряного. – М., 1998. 

2 Гуревич П.С. Философия культуры. – М., 1994; Философия культуры. 
Становление, развитие / Под ред. М.С. Кагана и др. – СПб., 1995. 

3 Ерасов Б.С. Социальная культурология. – М., 1994; Ионин Л.Г. Социоло-
гия культуры. – М., 1997. 

4 Морфология культуры. Структура и динамика / Под ред. Э.А. Орловой. – 
М.,1994; Кармин А.С. Основы культурологии. Морфология культуры. – СПб., 
1997. 



Знание о культуре в высшей школе современной России 

 

211

ной и культурной антропологии1, риторике2. Важное место в этой 
группе занимают учебники и учебные пособия по истории русской 
культуры3 и издания по истории культуры Западной Европы4. 

Казалось бы, вузовским культурологам можно позавидовать: 
такое обилие новых учебных пособий за последние годы. Однако 
при внимательном, неторопливом их прочтении оптимистический 
настрой читателя существенно убавляется. При рассмотрении под-
ходов авторов работ к предмету «культурология» обращает на себя 
внимание неопределенность принципов его структурирования и 
размытость понятийно-терминологического аппарата. 

Так, предметное пространство пособий по философии куль-
туры и по истории культурологии, как правило, не разграничивает-
ся; главное место в них принадлежит теориям и концепциям из-
вестных зарубежных и отечественных гуманитариев. Еще больше 
структурных совпадений наблюдается при сопоставлении учебной 
литературы по философии культуры, социологии культуры, мор-
фологии культуры, а также социальной и культурной антрополо-
гии. Создается впечатление о зависимости авторов (в их понима-
нии предмета) от истории философии и общей социологии. 
Особенно эта зависимость прослеживается в языке. Несмотря на 
то, что авторы используют такие понятия, как «гуманитарная», 
«социальная» и «историческая культурология», принципиального 
обновления языка все же не происходит. 

Заметим, что выбор теории и метода для гуманитария в на-
стоящее время стал свободным и осознанным. Но многие ли про-
фессионалы пользуются этим драгоценным правом выбора?  
И, главное, многие ли готовы к такому выбору? Отечественная ин-
теллектуальная практика XX в. показывает, что в недрах общест-
вознания могут быть «переварены» самые оригинальные теории, 
подходы, концепты, притом таким образом, что от них остаются 
                                           

1 Орлова Э.А. Введение в социальную и культурную антропологию. – М., 
1994. 

2 Марченко О.И. Риторика как норма гуманитарной культуры. – М., 1994. 
3 Кондаков И.В. Введение в историю русской культуры. – М., 1994; Конда-

ков И.В. История культуры России. – М., 1999. 
4 Лучицкая С.И. Культура и общество западноевропейского Средневеко-

вья. – М., 1994; Ястребицкая А.Л. Средневековая культура и город в новой исто-
рической науке. – М., 1995. 



I. СТАТЬИ 

 

212

одни лишь оболочки слов – некие условные знаки. Эта тенденция 
нередко обнаруживает себя и в культурологии. Так, в учебной ли-
тературе часто наблюдается «омассовление» базовых слов, выни-
маемых произвольно из разных культурных парадигм и дисциплин. 
В ряде учебных пособий произведенное авторами «присвоение» 
слов «постмодернизм», «дискурс», «текст» мало что добавляет к 
традиционным высказываниям о культуре как «содержательном 
аспекте социальной жизни». 

Вместе с тем в современной учебной литературе имеется нема-
ло свидетельств новой критической рефлексии авторов. Удачными, на 
наш взгляд, выглядят теоретико-культурные разделы пособий, раз-
работанных Московским педагогическим государственным уни-
верситетом (ред. Т.Ф. Кузнецова), Ростовским государственным 
университетом (ред. Г.В. Драч), Санкт-Петербургским университе-
том (ред. М.С. Каган), Российским государственным гуманитарным 
университетом (ред. С.Д. Серебряный), перспективными для вузов-
ской практики представляются концепции учебных пособий 
Л.Г. Ионина, И.В. Кондакова, А.Л. Ястребицкой. Самостоятельную 
значимость для учебного процесса имеют первые словари и энцик-
лопедии по культурологии, подготовленные российскими гумани-
тариями в конце 90-х годов1. 

В новой литературе культурология все чаще рассматривается 
как интегративная область знания, ядро которой составляют исто-
рия культур мира, философские и теоретико-методологические 
проблемы изучения культуры. Признание в отечественной культу-
рологии множественности истолкования самого базового понятия 
«культура», семантического богатства основных ее категорий при-
дает дисциплине открытость и познавательный динамизм и вселяет 
в преподавателей надежду и некоторую уверенность в значимости 
избранной ими профессии. 

                                           
1 Культурология. XX век. Словарь. – СПб., 1997; Культурология. XX век. 

Энциклопедия / Гл. ред. С.Я. Левит. – СПб., 1998; Руднев В.П. Словарь культуры 
XX века. Ключевые понятия и тексты. – М., 1997; Степанов Ю.С. Константы. 
Словарь русской культуры. Опыт исследования. – М., 1997. 



Знание о культуре в высшей школе современной России 

 

213

5. Знание о культуре и реализация  
профессионально-образовательной программы  

подготовки культуролога 
 
В связи с возвышением значимости культурологического 

знания в образовательной практике современной России возникает 
множество вопросов. Каким образом и в каких формах корпус дис-
циплинарного знания о культуре способен выражать себя в акаде-
мических структурах и в особенности в профессиональной про-
грамме подготовки культурологов? В какой мере семантика 
базовых понятий культурологических дисциплин представлена в 
предметах, составляющих учебный план профессионально-
образовательной программы? Как из этой программы рождается 
профессия и в какой мере возможно говорить о ее содержательном 
соответствии дисциплинарному знанию? 

Эти и другие вопросы, задаваемые «строителями» вузовских 
профессионально-образовательных программ, образуют важные 
проблемы современной философии культурологического образова-
ния. В острой форме они возникают и обсуждаются в среде профес-
сионалов, занимающихся изучением и преподаванием культуры. 

Попытаемся представить разные аспекты дисциплинарного 
знания о культуре в его отношениях с прагматикой вузовского об-
разования. 

Феномен «прозрачности» границ между знанием о культуре 
и сводом социально-гуманитарных и естественно-научных дисцип-
лин (от жестких барьеров до междисциплинарности) обнаружива-
ется в профессионально-образовательной программе достаточно 
четко. Она позволяет установить критерии отбора дисциплин в 
учебный план образовательной программы: смежных (с культуро-
логией) и «полезных» (образовательной подготовке культуролога). 

В то же время повышенная проницаемость дисциплинарных 
границ создает значительные трудности в определении стержня этой 
программы – формального и смыслового (свода предметов, их име-
нования и содержательного наполнения): теория культуры, филосо-
фия культуры, социология культуры, история культуры, история 
культурологии и пр. Размытость границ между субдисциплинами 
культурологии обусловливает их предметную неопределенность, а 
порой и подмену одного другим в образовательной программе. 



I. СТАТЬИ 

 

214

Профессионально-образовательная программа культуролога 
(историка, филолога и пр.) включает в себя лишь часть корпуса 
разных дисциплинарных знаний, главным образом его «нормаль-
ную» основу, «плотное ядро». Выделение такого «ядра» изначаль-
но предполагает редуцирование сущностных элементов дисциплин, 
вошедших во «фрейм» программы образования. 

Процедуре «опрощения» прежде всего подвергаются язык 
дисциплины (соответствующий отбор категорий, понятий, терми-
нов), а также теоретико-методологические и концептуальные ее 
основы, наконец, отдельные проблемные поля. Чем дальше дисцип-
лина отстоит от «общего» междисциплинарного пространства, тем 
заметнее последствия этой процедуры (концепции современного 
естествознания, информатика, экономическая теория). 

Формирование «плотного ядра» сопряжено с неизбежной 
процедурой адаптации дисциплинарного знания к образовательной 
практике и необходимостью его адаптации к «стержневым» пред-
метам общепрофессиональной подготовки культурологов. Так, 
«теория и история литературы» в учебном плане могут быть пред-
ставлены как литература в контексте истории культуры, «теория и 
история искусства» – как искусство в контексте истории культуры, 
«математика» – как математика в истории культуры и т.п. Значи-
тельные изменения претерпевают и другие дисциплины общепро-
фессионального блока, например, лингвистика и семиотика, куль-
турная антропология, постановка которых в программу подготовки 
культурологов связана с необходимостью освоения студентами 
важнейших исследовательских подходов и познавательных проце-
дур современного социально-гуманитарного знания. Особого рода 
сложности, обусловленные необходимостью перевода фундамен-
тального знания в конкретную образовательную практику, возни-
кают перед теми преподавателями, которым предстоит читать кур-
сы по истории культуры (мировой, российской, региональной). 
Осознанный выбор познавательной стратегии, вычленение единиц 
анализа при формировании историко-культурного курса, тщатель-
ная отрефлексированная работа с языком базовых понятий – все 
это создает для лектора значительные проблемы, поскольку в его 
задачу входит построение принципиально иного (по отношению к 
другим гуманитарным дисциплинам) предметного пространства. 



Знание о культуре в высшей школе современной России 

 

215

Именно такого рода проблемы возникают перед академиче-
скими культурологами в процессе освоения новых образователь-
ных стандартов, принятых в 2000 г. Стремление преподавателей и 
академических профессионалов придать культурологии позитив-
ный смысл (более четко определить ее предметную область, иссле-
довательские подходы, понятийно-терминологический аппарат, 
проблемные поля) выражает тенденцию высвобождения интеллек-
та из дисциплинарных регулятивов традиционного гуманитарно-
социального знания и вполне соответствует ведущим тенденциям в 
современной мировой практике познания и образования. 

 


